
Predigt Dekan Dr. Michael Glöckner in der Kasseler Martinskirche am 1.1.2025 
 

1 
 

Dekan Dr. Michael Glöckner 

Evangelischer Stadtkirchenkreis Kassel 

 

Predigt am Neujahrstag, 1. Januar 2025, 

in der Martinskirche Kassel über 1. Thessalonicher 5,21  

(Jahreslosung 2025) 

Und wieder beginnt ein neues Jahr. Das erste Viertel des Jahrhunderts kommt an sein Ende. 
Wer 1985 geboren wurde, wird innerhalb der nächsten zwölf Monate 40 Jahre alt. Wer in 
diesem Jahr 50 Jahre alt wird, dessen Geburtsjahr ist von jetzt genau so weit entfernt wie von 
1925. Nur eben in eine andere Richtung. Der Ausbruch der Covid-Pandemie liegt bereits fünf 
Jahre zurück. Das iPhone wird 18 Jahre, ist jetzt also vollständig erwachsen. Facebook feiert 
seinen 21. Geburtstag. 23 Jahre ist es her, dass der Euro eingeführt wurde, und die Pflege-
versicherung gibt es schon seit 30 Jahren. Der Angriff Russlands auf die Ukraine war vor fast 
drei Jahren. Der 11. September 2001 ist 24 Jahre her. Und die durch die Hamas entführten 
Geiseln sind nun schon fast 15 Monate in deren Hand. Was das Neue Jahr bringen wird, das 
können wir allenfalls erahnen: den USA einen neuen alten Präsidenten, uns in Deutschland 
eine neue Regierung. Möge es uns allen viel Lebensmut, eine stabile Gesundheit und der 
Welt mehr Frieden bringen. Manches davon liegt in unserer eigenen Hand. Wir können es 
steuern. Das meiste davon ist jedoch unserer Verfügung entzogen. Es braucht dennoch unser 
Wachsein und noch mehr unser aller Gebet.  

Für jedes Jahr gibt es eine Jahreslosung. Sie soll Trost in unsicheren Zeiten geben. Oder ein 
Wegweiser sein, wie man leben kann. Für das Jahr 2025 steht die Jahreslosung im 1. Brief 
von Paulus an die Christinnen und Christen in Thessaloniki: „Prüft alles und behaltet das 
Gute!“ Dieser eine Satz ist eine wichtige Botschaft für den Alltag: Nicht gleich „JA“ sagen oder 
„NEIN“, sondern alles erst einmal ansehen, kritisch beleuchten und dann eine Entscheidung 
treffen. „Prüft alles und behaltet das Gute!“ Das gilt für die Anlage des Geldes wie beim Pilze-
sammeln. Bei der Auswahl des nächsten Urlaubs wie bei der Entscheidung für eine neue 
Wohnung ist das sinnvoll. Und bei der Sichtung der eigenen Biographie müssen wir ebenfalls 
schauen, was gut gewesen ist und bleiben soll oder wovon wir uns besser verabschieden. 

Viele Menschen haben gute Vorsätze, wenn sie in ein neues Jahr gehen. In Deutschland ist 
es fast jeder Vierte. 71 Prozent der weiblichen Befragten möchte 2025 weniger Stress haben. 
64 Prozent wollen weniger Zeit mit den Medien und dafür mehr Zeit mit der Familie verbringen. 
Jeder Zweite möchte sich gerne gesünder ernähren. 34 Prozent wollen abnehmen, 20 Pro-
zent weniger Alkohol trinken und 12 Prozent weniger rauchen. 33 Prozent der Menschen mit 
guten Vorsätzen nehmen sich vor, in 2025 generell sparsamer zu sein. Bei solchen Vorsätzen 
muss nicht geprüft werden. Das Gute liegt vor Augen, ist relativ klar und eindeutig. Man muss 
den Vorsatz nur noch befolgen und dran bleiben. Schon das ist oftmals eine Herausforderung. 
Andere Fragen, vor die ich mich gestellt sehe, sind meistens weniger klar. Ist die Arbeit, der 
ich täglich nachgehe, tatsächlich gut für mich? Tun mir die Menschen, die um mich sind, gut? 
Ist die Therapie, mit der mein Leiden behandelt werden soll, die Richtige? Und dann die ganz 



Predigt Dekan Dr. Michael Glöckner in der Kasseler Martinskirche am 1.1.2025 
 

2 
 

großen Fragen nach dem, was für uns alle gut ist: Frieden, unser soziales Miteinander, das 
Klima der Welt? Es lässt sich mit Argumenten streiten, was dafür gut ist, vor allem, wenn eins 
gegen das andere ausgespielt wird. Und oftmals übersteigt die Komplexität der Fragen jedoch 
unsere eigene Beurteilungskompetenz. Sollen wir schneller und mehr Waffen in die Ukraine 
liefern, um endlich einen Sieg in Sichtweite zu bringen? Oder steigert sich durch unser Mittun 
die Spirale der Gewalt in noch unergründlichere Höhen? Sollen wir Elektroautos fahren, auch 
wenn dafür möglicherweise unsicher hergestellter Atomstrom aus anderen europäischen Län-
dern dafür eingekauft werden muss, würden es alle tun? Sollen wir als Kirche eine Partner-
schaft mit Südafrika unterhalten, die auf regelmäßige Begegnungen angewiesen ist, und neh-
men wir den damit verbundenen C02-Ausstoß für die Flüge in Kauf? Oder sollen wir nicht hier 
in Deutschland unsere Probleme lösen und es dabei belassen? Und überhaupt: Wie kann ich 
schon bei einem normalen Einkauf von Lebensmitteln mit einem moralisch guten Gewissen 
an die Kasse kommen? „Prüft alles und behaltet das Gute!“ Es wird uns auch das neue Jahr 
vor alle möglichen Entscheidungen stellen, in denen wir sorgsam prüfen und das Gute her-
ausfinden müssen.  

Doch was ist eigentlich „das Gute“? Und ist, was gut für mich ist, auch gut für andere, für die 
Welt? In der antiken griechischen Welt bezeichnete man mit τὸ καλὸν etwas, das „gesund, 
geeignet, tauglich, brauchbar“ war. So gab es in der Seefahrt den „geeigneten Hafen“ oder im 
Militär die „günstige Zeit“ für einen Angriff. Ein bestimmtes Metall kann von guter Qualität sein. 
Das „Gute“ ist oftmals eng mit dem (ästhetisch) Schönen verbunden. Das betrifft dann die 
Gestalt eines Tieres oder eines Menschen. Auf die innere Haltung eines Menschen ange-
wandt, bezeichnet es etwas, das in sittlicher Hinsicht gut ist. Dann kann gut sogar „gerecht“ 
oder „heilig“ bedeutet. Grundsätzlich kann man sagen: Gut ist, was eine Ordnung und Sym-
metrie nachweisen kann. Dabei geht es um die äußere Erscheinung wie die innere Haltung. 
Martin Luther hat versucht, das Wort „Gott“ von dem Adjektiv „gut“ herzuleiten. Doch das ist 
etymologisch nicht haltbar.  

Wenn Paulus die Christinnen und Christen, die damals in der griechischen Hafenstadt Thes-
saloniki lebten, dazu auffordert, alles zu prüfen und das Gute zu behalten, dann traut er ihnen 
und mit ihnen auch uns zu, das tatsächlich auch zu können. Anders ist es ja ganz am Anfang 
gewesen, nach der Schöpfung, als Gott Adam, dem zuerst geschaffenen Menschen, wohl 
erlaubt hatte, „von allen Bäumen im Garten“ Eden zu essen, ausgenommen der „Baum der 
Erkenntnis des Guten und Bösen“ (Gen 2,17). In seiner Grundbestimmung war der Mensch 
so angelegt, dass er nur aus dem Guten leben und das Böse gar nicht kennen sollte. So ist 
das nicht mehr. So sind wir nicht mehr. Wir wissen, wie die Geschichte weiterging: der erste 
Mensch widersetzte sich dem Willen Gottes, die Sünde kam in die Welt und mit ihr die Ver-
treibung aus dem Paradies. Seitdem müssen wir in der Lage sein, um das Gute und um das 
Böse zu wissen. Mehr noch: Wir haben sogar die Freiheit, uns für das eine oder das andere 
zu entscheiden. Es sind die wenigsten Menschen, die in einer Art Psychose allein durch das 
Böse getrieben sind. Und wir sollten nicht immer gleich Entschuldigungen und Ausreden su-
chen, wenn jemand etwas Böses tut. Der Abschnitt im 1. Thessalonicherbrief, dem die Jah-
reslosung entstammt, beginnt ja auch mit dem Zuspruch: „Denn ihr alle seid Kinder des Lich-
tes und Kinder des Tages.“ (5,5) 

Micha, der Prophet, hat viele Jahrhunderte zuvor auf den Punkt gebracht, wie wir das Gute 
erkennen können: „Es ist dir gesagt, Mensch, was gut ist und was der Herr von dir fordert: 



Predigt Dekan Dr. Michael Glöckner in der Kasseler Martinskirche am 1.1.2025 
 

3 
 

nichts als Gottes Wort halten und Liebe üben und demütig sein vor deinem Gott.“ (Mi 6,8) Im 
Grunde genommen ist damit alles gesagt. Ich möchte mit Paulus gerne noch etwas konkreter 
werden und anhand des 1. Thessalonicherbriefes drei Empfehlungen geben, wie sich das 
Gute auch in unserer Zeit implementieren lässt.  

Die erste Empfehlung lautet so: Seid wach! (vgl. 5,5f.) Geht mit einem klaren Blick durch das 
Leben. Nehmt die Missstände wahr und traut euch zu, dass ihr tatsächlich etwas ändern 
könnt: an euerem Leben wie an der Welt. Nichts muss so bleiben, wie es ist! Ein altes Gebet 
kommt mir dafür in den Sinn: „Gott, gib mir die Gelassenheit, Dinge hinzunehmen, die ich 
nicht ändern kann; den Mut, Dinge zu ändern, die ich ändern kann, und die Weisheit, das eine 
vom anderen zu unterscheiden.“ 

Die zweite Empfehlung, das Gute zu implementieren, lautet: Erbaut einander! Es gibt so viel 
Missstimmung und Missmut, so viel schlechtes Reden und so viel Kleinmut, dass der Begriff 
„German Angst“ auch weit außerhalb von Deutschland bekannt ist. Warum sollten wir uns, 
gerade von Weihnachten herkommend, nicht viel besser und viel mehr auf das Gute konzent-
rieren? Und oftmals liegt ja nicht nur das Böse, sondern auch das Gute ganz unmittelbar vor 
den Füßen. 

Und noch eine dritte und letzte Empfehlung, die sich ebenfalls dem 1. Thessalonicherbrief 
verdankt: Seid fröhlich und dankbar! Und das sollten wir wirklich sein: dass wir leben dürfen, 
auch wenn es manch einer und einem schwer wird; dass die Armut in der Welt stark abnimmt 
(das ist statistisch bewiesen); dass sich Probleme lösen lassen und das Leben auf unserem 
blauen Planeten schön ist. Und dass wir einen Gott auf unserer Seite haben, von dessen 
Liebe uns nichts trennen kann. Auch im neuen Jahr 2025 nicht! Wenn das für uns kein Grund 
sein sollte?! 

Es muss ja nicht auf einen Schlag alles anders werden. So verhält es sich meistens nicht. 
Unser Leben ist „nicht ein Sein, sondern ein Werden, […]“ hat Martin Luther einmal gesagt, 
und ich finde das bedenkenswert. Denn das macht Mut, dem Gute, wo es in unserer Möglich-
keit liegt, Schritt für Schritt ein Gesicht zu geben. 

„Das Leben ist nicht ein Frommsein, sondern ein Frommwerden, 

nicht eine Gesundheit, sondern ein Gesundwerden, 

nicht ein Sein, sondern ein Werden, 

nicht eine Ruhe, sondern eine Übung. 

Wir sind’s noch nicht, wir werden’s aber. 

Es ist noch nicht getan oder geschehen, 

es ist aber im Gang und im Schwang. 

Es ist nicht das Ende, es ist aber der Weg.“ 

(WA 7,336) 

Amen. 


